LES ETAPES DE LA REUSSITE

(SELON LES VERSETS 14 ET 15 DE SURAT AL-A°'LA)

w3 a3 bl

« Réussit, certes, celui qui se purifie, / Qad Aflaha Man Tazakka

« Et se rappelle Le Nom de son Seigneur, prie. / Wa Dhakara Isma Rabbihi Fa Salla »

Selon ces deux versets, les étapes de la réussite sont :

1) La purification (Tazkiya) : c'est 1'étape de la préparation a La Présence (« Qad Aflaha
Man Tazakka ») ;

2) Le rappel (Dhikr) : c'est 1'étape de 1'orientation vers ALLAH J& de la mise en Présence («
Wa Dhakara Isma Rabbihi... ») ;

3) La priére (Salat) : c'est I'étape de l'interaction directe avec ALLAH 3 (par 1'échange, la
conversation...), pendant laquelle on éprouve La Présence, on s'En nourrit, et surtout on En
profite (« ...Fa Salla »)...

KKK

1) La purification (Tazkiya) — qui est donc préparation a La Présence d ALLAH ¥
est double : purification du cceur, et purification du corps :

La purification du ceeur : on émet l'intention de se débarrasser de tout ce qui n'est
pas ALLAH b3 (péchés, mauvais comportements, passions...) par la double
formule d'Istighfar + Tawba : « Je demande pardon a ALLAH #% Le Treés
Grand, Celui sauf Qui il n’y a point de divinité, Le Vivant, Le Subsistant, et je
me repens a LUL / AstaghfiruLLAH Al-‘Azim Al-Ladhi La Ilaha Illa Huwa Al-
Hayyu Al-Qayyum Wa Atubu Ilayhi » ; cette formule est a la fois une évocation
— un Dhikr — parce qu'on y mentionne Le Nom d'ALLAH J& : et une invocation
— une Du‘a — parce qu'on y demande d'une part I'effacement des péchés par la
demande du Pardon d'ALLAH &‘3 d'autre part Sa Guidance en attestant de son
repentir, de son intention de se réformer (la Guidance succéde nécessairement au
repentir, et elle se manifeste par l'adjonction d'un Murshid, qui est le signe




quALLAH 3 accepte le repentir) ; il ne s'agit la en fait que de l'initiation du
processus de purification, qui se poursuit et méme se déroule réellement a 1'étape
suivante, celle de l'orientation par la constance dans le Dhikr ; a ce titre, I'Istighfar
+ Tawba est une introduction au Dhikr — ou un Dhikr d'introduction — et il
explique le verset (2:222) : « Certes ALLAH #% aime ceux qui se repentent, et
Il aime ceux qui se purifient / Inna ALLAHa Yuhibbu At-Tawwabin Wa
Yuhibbu Al-Mutatahhirin » : le repentir (donc la pré-purification, l'intention)
précede la purification du corps — Al-Wudu — d'une part (I'esprit précede toujours
la matiére) ; et, d'autre part, I'étape de la purification a long terme qu'est le Dhikr,
qui est aussi celle de 'orientation et de la mise en Présence.

+ La purification du corps : on fait AI-Wudu pour confirmer l'intention de se
purifier que recouvre Istighfar + Tawba (comme pour la sceller, d'une certaine
maniere), et pour se préparer au Dhikr, se mettre en condition : I'ablution du corps
s'intercale donc entre l'intention de se purifier (manifestée par Istighfar + Tawba),
et sa concrétisation, sa confirmation qu'est le Dhikr.

2) Le rappel (Dhikr) — qui est donc orientation vers ALLAH J& et mise en Sa Présence
— est double également : Dhikr du ceeur, et Dhikr du corps :

* Le Dhikr du ceeur : aprés avoir formulé l'intention de se purifier, de se
débarrasser, par I'Istighfar + Tawba, de tout ce qui n'est pas ALLAH ¥ on se met
maintenant en Sa Présence en orientant exclusivement son cceur vers LUI — c'est-
a-dire en se plongeant, par un effort d’attention, dans l'état de vigilance
(Muraqaba) par lequel on Le craint : autrement dit, on fait comme si on Le voyait,
avec tout ce que ca implique en termes de crainte révérencielle (on applique le
célebre Hadith de Al-lhsan) ; il s'agit également de la poursuite et du
parachévement du processus de purification — initié a 1'étape précédente (I'étape
de préparation) par I'Istighfar + Tawba —, qui a vocation a se prolonger sur du
plus ou moins long terme selon 1'état d'impureté du cceur ; le Dhikr du cceur se fait
intérieurement, par 1’esprit, et s’accompagne de I’évocation par la pensée du Nom
ALLAH & — cependant qu’on s’imagine tout ce qui rappelle ALLAH ¥ 2
commencer par L’Homme d’ALLAH 3 (Ie Wali) si on en connait un.

e Le Dhikr du corps : consistant a tourner sa face vers la Ka ‘ba (le corps s'oriente
vers LUI et se met ainsi, a son tour, en Sa Présence), et a glorifier Son Nom avec
la langue (Tasbih, Tahmid, Tahlil, Takbir...), il succede au Dhikr du cceur (I'esprit
précede toujours la matiere) et précede l'étape suivante du processus qu'est la
Salat, qu'il introduit et dont il est méme le préalable requis ; il s'intercale donc
entre le Dhikr du cceur (comme pour le confirmer, le doubler) et cette phase ultime
de la démarche — celle de I’interaction directe avec ALLAH % — qu’est la priere
(Salat) ; contrairement a la phase précédente (le Dhikr du cceur), qui se fait par la
pensée, le Dhikr du corps engage donc cette fois le corps.

Le Dhikr du cceur précéde nécessairement celui du corps, sinon le corps sera occupé a faire le
Dhikr, mais 1’esprit restera orienté vers les choses de la vie matérielle : le Dhikr du corps est




censé prolonger et conforter le Dhikr du cceur, mais en aucun cas il ne peut I’éveiller si ¢a n’a
été fait préalablement (on peut passer des heures a évoquer ALLAH #£% avec la langue sans
pour autant que le cceur soit avec LUI): c’est la raison pour laquelle on recommande
vivement d’établir le lien spirituel avec L’Homme d’ALLAH b, 3 (par la Rabita), qui éveille a
La Présence d’ALLAH ¥, avant de commencer une séance de Dhikr. Sans quoi on évoque
dans le vide.

3) La priére (Saldt) — qui est donc I'étape de l'interaction directe avec ALLAH ¥
représente dans le verset, en sa qualité d'adoration reine, toutes les adorations de
maniere générale ; elle est double également dans son exécution : priére du ceeur, et
priére du corps :

* Priére du ceeur : apres s'étre orienté (cceur et corps) vers ALLAH ¥k apres s'étre
mis en Sa Présence, on éprouve pleinement Cette Présence, a présent, par une
participation du cceur a la lecture coranique — participation qui se traduit par une
méditation active ; alors La Lumiére Se manifeste par une compréhension éclairée
des verset du Qur'an, et c'est la La Réponse d'ALLAH ¥ 3 la demande
fondamentale de guidance inhérente a la Fatiha (« Guide-nous dans le droit
chemin / Thdina Al-Sirata Al-Mustaqim ») : au dela du sens superficiel des
versets qu'on récite (sous L'Impulsion d'ALLAH J&), ALLAH #& donne le sens et
la compréhension profonde, éclairée de ces versets ; en outre, le cceur évolue et se
meut, imprimant le rythme des trois temps — des trois grandes stations de la priére
: d'abord dressé face 3 ALLAH 2%, dans une posture de vis-a-vis inconsciente qui
confine a la défiance (presque « d'égal a égal »), il glisse progressivement vers une
posture d'’humilité totale, couché devant son Créateur, au fur et a mesure qu'il se
trouve conquis par La Lumiere de Ses Versets, vaincu, intégralement soumis,
subjugué, dans le plus complet abandon (qu'on se figure un amoureux transi aux
pieds de sa sa bien aimée, a plat ventre, et on aura une petite idée de ce que peut
étre un cceur prosterne).

* Priére du corps : on fait les gestes de la priére, qui accompagnent et traduisent,
dans le monde matériel — notamment par les trois grandes stations physiques
(debout, en inclinaison, en prosternation) — les mouvements du cceur ; la encore,
’esprit précede le corps qui transpose, dans le monde des apparences, a titre de
témoignage, la mécanique du cheminement du cceur vers ALLAH ¥ ; sans quoi
I’immense majorité des gens qui n’ont pas acces au monde spirituel ne pourraient
prendre acte de ce parcours de réussite. Et c’est la (la priere du corps) la
symbolique générale du cheminement spirituel dans ce qu’il a de graduel, depuis la
verticalité de I’affirmation de soi induite par la station debout (par quoi on a
I’illusion, la fierté, voire 1’orgueil d’exister), jusqu’a la quasi-horizontalité de la
négation de soi, de I’humiliation, de I’extinction, induite par la prosternation (As-
Sujud), en passant par I’état intermédiaire de I’inclinaison (Ar-Rukii‘) — car il ne
saurait y avoir de passage direct de 1’ego roi a I’extinction en ALLAH ¥ sans
cette nécessaire transition : ce serait bien trop violent et insoutenable.

KKK




Pour résumer, la purification précede le Dhikr, qui précede la priéere : il ne peut pas y avoir de
priére sans Dhikr, et il ne peut pas y avoir de Dhikr sans purification ; en d'autres termes, il
faut commencer par les actes fondateurs du Dhikr — savoir une pré-purification consistant en
demande de pardon, en repentir, et en demande de guidance (le tout induit par la double
formule d'Istighfar + Tawba) ; ensuite, on fait le Dhikr du Nom d'ALLAH E\% — qui est la
purification a proprement parler par une orientation exclusive vers ALLAH b3 (et C'est cette
orientation exclusive qui finit par purifier le cceur de tout ce qui n'est pas LUI) ; enfin, on vit
Sa Présence lors de la priére en La laissant Se manifester — et 1a, C'est ALLAH b, 3 Qui fait
Son Dhikr. Le Dhikr est le dénominateur commun de tout ce processus, le fil rouge, car tout
commence par un Dhikr qui est I'Istighfar, se poursuit par le Dhikr a proprement parler
(d’abord par I’effort spirituel de mise en Présence et de vigilance impliquant la Rabita, puis
par le Dhikr de la langue avec le corps tourné vers la Qibla), et se conclut par ALLAH 3 Qui
fait directement Son Propre Dhikr, en Se manifestant par des ouvertures et des clés de
compréhension. Autrement dit, le Dhikr est l'esprit de tout ca, de tout ce parcours, ce
cheminement de réussite — et ces deux versets résument toute la voie en général, depuis
l'intention de se purifier (« se purifie », dans le verset, signifie, par métonymie, « émet
l'intention sinceére de se purifier » en faisant les actes initiaux, introductifs, que sont Istighfar
+ Tawba et Wudu), jusqu'a La Connaissance Gnostique d ALLAH b3 (la Ma ‘rifa), en passant
par le Dhikr en soi ; et si le Dhikr est I'esprit, la sincérité (Al-Ikhlds) — sans laquelle il ne
serait pas possible, sans laquelle ALLAH £% ne l'aurait pas permis — est l'esprit de 1'esprit ;
quant-au secret de I’esprit, c’est le caractéere muhammadien enfoui en soi, par lequel on a la
faculté de ramener les cceurs égarés a ALLAH ¥,

Le 30 janvier 2024

Ce texte vous plait ? Soutenez mon travail, et rendez-vous sur mon site pour en découvrir tout le contenu — romans, récits,

poésie, posts de blog... —, soit en cliquant ici, soit en flashant le code QR a I’en-téte ou au pied de page.
Tous droits réservés © Stéphane Abdallah ILTIS / Abu Al-Huda : toute reproduction interdite, méme partielle, sans autorisation écrite de I'auteur.



https://stephabdallahiltis.fr/?page_id=236
https://stephabdallahiltis.fr/

