
LES ÉTAPES DE LA RÉUSSITE 
(SELON LES VERSETS 14 ET 15 DE SURAT AL-AʿLA)

الرحيم    الرحمن الله بسم

« Réussit, certes, celui qui se purifie, / Qad Aflaha Man Tazakka
« Et se rappelle Le Nom de son Seigneur, prie. / Wa Dhakara Isma Rabbihi Fa Salla »

Selon ces deux versets, les étapes de la réussite sont :

1) La purification (Tazkiya) : c'est l'étape de la préparation à La Présence (« Qad Aflaha 
Man Tazakka ») ;

2) Le rappel (Dhikr) : c'est l'étape de l'orientation vers ALLAH جل جلاله, de la mise en Présence (« 
Wa Dhakara Isma Rabbihi... ») ;

3) La prière (Salât) : c'est l'étape de l'interaction directe avec ALLAH جل جلاله (par l'échange, la 
conversation...), pendant laquelle on éprouve La Présence, on s'En nourrit, et surtout on En 
profite (« ...Fa Salla »)...

***

1) La purification (Tazkiya) — qui est donc préparation à La Présence d'ALLAH جل جلاله — 
est double : purification du cœur, et purification du corps :

• La purification du cœur : on émet l'intention de se débarrasser de tout ce qui n'est 
pas  ALLAH ,péchés) جل جلاله   mauvais  comportements,  passions...)  par  la  double 
formule d'Istighfar  +  Tawba :  «  Je demande pardon à ALLAH  Le Très جل جلاله 
Grand, Celui sauf Qui il n’y a point de divinité, Le Vivant, Le Subsistant, et je 
me repens à LUI. / AstaghfiruLLAH Al-ʿAzim Al-Ladhi La Ilaha Illa Huwa Al-
Hayyu Al-Qayyum Wa Atubu Ilayhi » ; cette formule est à la fois une évocation 
— un Dhikr — parce qu'on y mentionne Le Nom d'ALLAH جل جلاله ; et une invocation 
— une Duʿa — parce qu'on y demande d'une part l'effacement des péchés par la 
demande du Pardon d'ALLAH  d'autre part Sa Guidance en attestant de son ,جل جلاله 
repentir, de son intention de se réformer (la Guidance succède nécessairement au 
repentir,  et  elle  se  manifeste  par  l'adjonction  d'un  Murshid,  qui  est  le  signe 



qu'ALLAH accepte le repentir) ; il جل جلاله   ne s'agit là en fait que de l'initiation du 
processus de purification, qui se poursuit et même se déroule réellement à l'étape 
suivante, celle de l'orientation par la constance dans le Dhikr ; à ce titre, l'Istighfar 
+  Tawba est  une introduction au  Dhikr — ou un  Dhikr d'introduction — et  il 
explique le verset (2:222) : « Certes ALLAH جل جلاله aime ceux qui se repentent, et 
Il  aime  ceux  qui  se  purifient  / Inna  ALLAHa  Yuhibbu  At-Tawwabin  Wa 
Yuhibbu Al-Mutatahhirin » :  le  repentir  (donc  la  pré-purification,  l'intention) 
précède la purification du corps — Al-Wudu — d'une part (l'esprit précède toujours 
la matière) ; et, d'autre part, l'étape de la purification à long terme qu'est le Dhikr, 
qui est aussi celle de l'orientation et de la mise en Présence.

• La  purification  du  corps :  on  fait  Al-Wudu pour  confirmer  l'intention  de  se 
purifier que recouvre  Istighfar  +  Tawba (comme pour la sceller,  d'une certaine 
manière), et pour se préparer au Dhikr, se mettre en condition : l'ablution du corps 
s'intercale donc entre l'intention de se purifier (manifestée par Istighfar + Tawba), 
et sa concrétisation, sa confirmation qu'est le Dhikr.

2) Le rappel (Dhikr) — qui est donc orientation vers ALLAH جل جلاله et mise en Sa Présence 
— est double également : Dhikr du cœur, et Dhikr du corps :

• Le  Dhikr du  cœur :  après  avoir  formulé  l'intention  de  se  purifier,  de  se 
débarrasser, par l'Istighfar + Tawba, de tout ce qui n'est pas ALLAH جل جلاله, on se met 
maintenant en Sa Présence en orientant exclusivement son cœur vers LUI — c'est-
à-dire  en  se  plongeant,  par  un  effort  d’attention,  dans  l'état  de  vigilance 
(Muraqaba) par lequel on Le craint : autrement dit, on fait comme si on Le voyait, 
avec tout ce que ça implique en termes de crainte révérencielle (on applique le 
célèbre  Hadith de  Al-Ihsan)  ;  il  s'agit  également  de  la  poursuite  et  du 
parachèvement du processus de purification — initié à l'étape précédente (l'étape 
de préparation) par l'Istighfar  + Tawba —, qui a vocation à se prolonger sur du 
plus ou moins long terme selon l'état d'impureté du cœur ; le Dhikr du cœur se fait 
intérieurement, par l’esprit, et s’accompagne de l’évocation par la pensée du Nom 
ALLAH — جل جلاله   cependant  qu’on s’imagine tout  ce  qui  rappelle  ALLAH ,جل جلاله   à 
commencer par L’Homme d’ALLAH جل جلاله (le Walî) si on en connaît un.

• Le Dhikr du corps : consistant à tourner sa face vers la Kaʿba (le corps s'oriente 
vers LUI et se met ainsi, à son tour, en Sa Présence), et à glorifier Son Nom avec 
la langue (Tasbih, Tahmid, Tahlil, Takbir…), il succède au Dhikr du cœur (l'esprit 
précède  toujours  la  matière)  et  précède  l'étape  suivante  du  processus  qu'est  la 
Salât, qu'il introduit et dont il est même le préalable requis ; il s'intercale donc 
entre le Dhikr du cœur (comme pour le confirmer, le doubler) et cette phase ultime 
de la démarche — celle de l’interaction directe avec ALLAH جل جلاله — qu’est la prière 
(Salât) ; contrairement à la phase précédente (le Dhikr du cœur), qui se fait par la 
pensée, le Dhikr du corps engage donc cette fois le corps.

Le Dhikr du cœur précède nécessairement celui du corps, sinon le corps sera occupé à faire le 
Dhikr, mais l’esprit restera orienté vers les choses de la vie matérielle : le Dhikr du corps est 



censé prolonger et conforter le Dhikr du cœur, mais en aucun cas il ne peut l’éveiller si ça n’a 
été fait préalablement (on peut passer des heures à évoquer ALLAH جل جلاله avec la langue sans 
pour  autant  que  le  cœur  soit  avec  LUI) :  c’est  la  raison  pour  laquelle  on  recommande 
vivement d’établir le lien spirituel avec L’Homme d’ALLAH جل جلاله (par la Rabita), qui éveille à 
La Présence d’ALLAH جل جلاله, avant de commencer une séance de Dhikr. Sans quoi on évoque 
dans le vide.

3) La prière (Salât) — qui est donc l'étape de l'interaction directe avec ALLAH جل جلاله — 
représente  dans  le  verset,  en  sa  qualité  d'adoration  reine,  toutes  les  adorations  de 
manière générale ; elle est double également dans son exécution : prière du cœur, et 
prière du corps :

• Prière du cœur : après s'être orienté (cœur et corps) vers ALLAH جل جلاله, après s'être 
mis en Sa Présence,  on éprouve pleinement Cette Présence,  à  présent,  par une 
participation du cœur à la lecture coranique — participation qui se traduit par une 
méditation active ; alors La Lumière Se manifeste par une compréhension éclairée 
des  verset  du  Qur'an,  et  c'est  là  La  Réponse  d'ALLAH à جل جلاله   la  demande 
fondamentale  de  guidance  inhérente  à  la  Fatiha (« Guide-nous  dans  le  droit 
chemin  /  Ihdina  Al-Sirata  Al-Mustaqîm »)  :  au  delà  du  sens  superficiel  des 
versets qu'on récite (sous L'Impulsion d'ALLAH جل جلاله), ALLAH جل جلاله donne le sens et 
la compréhension profonde, éclairée de ces versets ; en outre, le cœur évolue et se 
meut, imprimant le rythme des trois temps — des trois grandes stations de la prière 
: d'abord dressé face à ALLAH جل جلاله, dans une posture de vis-à-vis inconsciente qui 
confine à la défiance (presque « d'égal à égal »), il glisse progressivement vers une 
posture d'humilité totale, couché devant son Créateur, au fur et à mesure qu'il se 
trouve  conquis  par  La  Lumière  de  Ses  Versets,  vaincu,  intégralement  soumis, 
subjugué, dans le plus complet abandon (qu'on se figure un amoureux transi aux 
pieds de sa sa bien aimée, à plat ventre, et on aura une petite idée de ce que peut  
être un cœur prosterné). 

• Prière du corps : on fait les gestes de la prière, qui accompagnent et traduisent, 
dans le  monde matériel  — notamment par  les  trois  grandes stations physiques 
(debout, en inclinaison, en prosternation) — les mouvements du cœur ; là encore, 
l’esprit précède le corps qui transpose, dans le monde des apparences, à titre de 
témoignage, la mécanique du cheminement du cœur vers ALLAH جل جلاله ; sans quoi 
l’immense majorité des gens qui n’ont pas accès au monde spirituel ne pourraient 
prendre  acte  de  ce  parcours  de  réussite.  Et  c’est  là  (la  prière  du  corps)  la 
symbolique générale du cheminement spirituel dans ce qu’il a de graduel, depuis la 
verticalité  de  l’affirmation  de  soi  induite  par  la  station  debout  (par  quoi  on  a 
l’illusion, la fierté, voire l’orgueil d’exister), jusqu’à la quasi-horizontalité de la 
négation de soi, de l’humiliation, de l’extinction, induite par la prosternation (As-
Sujud), en passant par l’état intermédiaire de l’inclinaison (Ar-Rukûʿ) — car il ne 
saurait y avoir de passage direct de l’ego roi à l’extinction en ALLAH  sans جل جلاله 
cette nécessaire transition : ce serait bien trop violent et insoutenable.

***



Pour résumer, la purification précède le Dhikr, qui précède la prière : il ne peut pas y avoir de 
prière sans Dhikr, et il ne peut pas y avoir de Dhikr sans purification ; en d'autres termes, il 
faut commencer par les actes fondateurs du Dhikr — savoir une pré-purification consistant en 
demande de pardon, en repentir,  et  en demande de guidance (le tout induit  par la double 
formule d'Istighfar + Tawba) ; ensuite, on fait le  Dhikr du Nom d'ALLAH جل جلاله — qui est la 
purification à proprement parler par une orientation exclusive vers ALLAH جل جلاله (et c'est cette 
orientation exclusive qui finit par purifier le cœur de tout ce qui n'est pas LUI) ; enfin, on vit 
Sa Présence lors de la prière en La laissant Se manifester — et là, C'est ALLAH جل جلاله Qui fait 
Son Dhikr. Le Dhikr est le dénominateur commun de tout ce processus, le fil rouge, car tout 
commence par  un  Dhikr qui  est  l'Istighfar,  se  poursuit  par  le  Dhikr à  proprement  parler 
(d’abord par l’effort spirituel de mise en Présence et de vigilance impliquant la Rabita, puis 
par le Dhikr de la langue avec le corps tourné vers la Qibla), et se conclut par ALLAH جل جلاله Qui 
fait  directement  Son  Propre  Dhikr,  en  Se  manifestant  par  des  ouvertures  et  des  clés  de 
compréhension.  Autrement  dit,  le  Dhikr est  l'esprit  de  tout  ça,  de  tout  ce  parcours,  ce 
cheminement de réussite — et ces deux versets résument toute la voie en général, depuis 
l'intention  de  se  purifier  («  se  purifie  »,  dans  le  verset,  signifie,  par  métonymie,  «  émet 
l'intention sincère de se purifier » en faisant les actes initiaux, introductifs, que sont Istighfar 
+ Tawba et Wudu), jusqu'à La Connaissance Gnostique d'ALLAH جل جلاله (la Maʿrifa), en passant 
par le  Dhikr en soi ; et si le  Dhikr est l'esprit, la sincérité (Al-Ikhlâs) — sans laquelle il ne 
serait pas possible, sans laquelle ALLAH جل جلاله ne l'aurait pas permis — est l'esprit de l'esprit ; 
quant-au secret de l’esprit, c’est le caractère muhammadien enfoui en soi, par lequel on a la  
faculté de ramener les cœurs égarés à ALLAH جل جلاله.

Le 30 janvier 2024

Ce texte vous plaît ? Soutenez mon travail, et rendez-vous sur mon site pour en découvrir tout le contenu – romans, récits, 
poésie, posts de blog… –, soit en cliquant ici, soit en flashant le code QR à l’en-tête ou au pied de page.

Tous droits réservés © Stéphane Abdallah ILTIS / Abu Al-Huda : toute reproduction interdite, même partielle, sans autorisation écrite de l'auteur.

 

https://stephabdallahiltis.fr/?page_id=236
https://stephabdallahiltis.fr/

