UNE UMMA VOUEE A LA DISPERSION

o G 3] ol

epuis le départ de Sayyidina Muhammad # comme rassembleur et dirigeant de la

Umma, et depuis I'abdication de “Ali et de sa lignée xgic alll 4, la Umma est vouée

a la dispersion dans le monde, sans véritable gouvernance centrale : ni les califats
successifs comme les Omeyyades ou les Abbassides, ni les dynasties contemporaines comme
les Saoud au Hijaz ou les Alaouites au Maghrib, ni les caricatures grossiéres de Califat
résultant d'un « Jihad » instrumentalisé (on ne s'improvise pas Abu Bakr ou "‘Umar «JJ} 45,
ngic), Ni ces sectes qui se forment autour de Shuyukh et qu'on appelle Turuq, n'ont vocation a
la rassembler, a la réunifier de facon légitime et durable — et seul I'imam Mahdi #JJ) ale y
parviendra.

Et les califats d'Abu Bakr, ‘Umar, et Uthman ngic alll s, (celui de "Ali était celui de la
décomposition) n'ont servi qu'a poser quelques fondations intangibles et a parachever l'islam
sur terre (on pense a la compilation du Qur'an sous Uthman).

C'est quALLAH & ne voulait pas que l'islam soit une affaire de pouvoir terrestre, mais une
spiritualité individuelle : a chacun de revenir a LUI selon un cheminement personnel,
abstraction faite des inévitables désordres du monde (ou plutdt, ces désordres, comme
contexte, font partie intégrante du cheminement, et l'effort que doit produire le cheminant
pour s'y soustraire en est une des conditions : on ne peut faire le grand Jihad que dans
l'adversité) ; oui, la religion est devenue une affaire personnelle, l'islam est pure verticalité, et
le croyant doit désormais s'affranchir de la tutelle d'un chef, d'un guide — d'ou la fin de la
prophétie : l'islam post muhammadien est la religion de la maturité de 1'homme apres des
millénaires de prophétie ; et s'il demeure des Awliya, c'est juste pour rappeler et indiquer La
Direction, comme des panneaux indicateurs ; certainement pas pour qu'on les adore (mais
c'est tellement plus facile d'adorer un homme de rencontre que de produire I'effort complet du
cheminement !) ; et la venue du Mahdi ne sera jamais qu'une remise en ordre suite a
l'inévitable Fitna résultant de tant de siécles sans prophete.

Certes, il est permis au croyant d'espérer un Califat et de faire des causes pour le faire advenir
(C'est légitime), mais sans se faire trop d'illusions : il est préférable qu'il se concentre sur ce
que veut ALLAH & c'est-a-dire le retour & LUI dans I'évocation et par la purification de
I'ame ; et qu'il Le laisse gérer les affaires de ce bas monde (les affaires de pouvoir notamment)
sans s'en méler — si ce n'est dans la petite proportion qu'ALLAH ¥ veut et permet.

De toutes facons, il ne saurait y avoir de Calife 1égitime sans un trés haut degré spirituel ; et
les prophetes ont presque toujours rempli leur mission en parallele des pouvoirs politiques —
et méme dans I'adversité par rapport a ces derniers ; car a chacun son rdle, par Permission
d'ALLAH #& : la Fitna aux hommes de pouvoir (et tant que cette terre existera, il y aura de la
Fitna liée aux enjeux de pouvoir — c'est Une Loi dALLAH &5), et I'appel et la prédication
aux Gens d'ALLAH 3 ; car le mélange des genres, s'il n'est pas expressément autorisé par




ALLAH #& 3 des fins qui LUI appartiennent, peut se révéler tres périlleux ; et L'Homme
dALLAH & qui est amené a assumer des fonctions de pouvoir ne le fait pas sans crainte.

Le 3 Sha‘ban 1447 / 22 janvier 2026

Ce texte vous plait ? Soutenez mon travail, et rendez-vous sur mon site pour en découvrir tout le contenu — romans, récits,

poésie, posts de blog... —, soit en cliquant ici, soit en flashant le code QR a I’en-téte ou au pied de page.
Tous droits réservés © Stéphane Abdallah ILTIS / Abu Al-Huda : toute reproduction interdite, méme partielle, sans autorisation écrite de I'auteur.



https://stephabdallahiltis.fr/?page_id=236
https://stephabdallahiltis.fr/

