
DES RELIGIONS DANS LA RELIGION

الرحيم    الرحمن الله بسم

haque Shaykh (du Tasawwuf) crée, autour de sa personne, une religion dans la religion 
de Muhammad صلى الله عليه وسلم, qui est elle-même une religion dans La Religion d'ALLAH جل جلاله.C

Et par cet emboîtement de poupées russes, on s'éloigne toujours plus d'ALLAH جل جلاله.

On admet tout de même comme légitime la religion de Muhammad صلى الله عليه وسلم, en ce qu'elle est la 
plus proche de La Religion d'ALLAH  et de sa manifestation initiale qu'est la pratique جل جلاله 
d'Ibrahim, qui se résume à sa déclaration (2:131) :

« Je me soumets au Seigneur des mondes »

Et même si la religion de Muhammad صلى الله عليه وسلم est personnalisée par des formules qui renvoient à sa 
personne (dans les deux appels à la prière, le  Tashahhud...), et qu'on aimerait revenir à une 
religion plus dépouillée, purgée de ces formules qui renvoient à autre qu'ALLAH جل جلاله (même 
s'il s'agit de Son Messager  et malgré tout notre amour pour lui), nous n'avons aucune ,صلى الله عليه وسلم 
légitimité pour réformer une religion établie par un envoyé — quand bien même il s'agirait de 
la purger d'un certain surplus et de revenir à une pratique exclusivement centrée sur ALLAH 
.جل جلاله

Et pourtant, nous considérons qu'une telle réforme s'imposerait de nos jours, dans un souci 
d'universalisation  de  l'islam qui  consisterait  non  seulement  à  le  purger  des  aspects  de  la 
personnalisation muhammadienne, mais encore à le limiter aux seuls aspects de la tradition 
primordiale (prière, jeûne, aumône...)

La prière consisterait certes en récitation coranique (le Coran étant le dernier livre révélé,  
exempt de toute retouche humaine — ce qui impliquerait donc une reconnaissance universelle 
du Coran comme texte de référence), mais dans la langue maternelle du prieur (de manière à 
ce que chaque nation puisse se l’approprier, sans se sentir étrangère à ce rituel, et dans un 
souci  de  meilleure  compréhension  des  versets)  ;  reprendrait  les  piliers  de  la  prière 
muhammadienne  (inclination,  prosternation...),  mais  sans  référence  à  Muhammad  de) صلى الله عليه وسلم 
manière à ce que le cœur ne soit  orienté que vers ALLAH ,جل جلاله   et  que tout  le  monde s'y 
retrouve — à commencer par les gens issus des autres traditions).

On part du principe que le message qu'est le Coran est plus important que son porteur (le 
messager,  qui  n'est  qu'un homme et  un envoyé parmi  d'autres),  et  qu'il  scelle  la  religion 
islamique telle qu'inaugurée par Ibrahim et confirmée par tous les autres envoyés ; or, l'islam 
muhammadien  a  déplacé  l'importance  du  message  vers  le  messager,  pour  insidieusement 
dériver vers une forme d'adoration qui ne se s'avoue pas, dans une espèce de déni honteux ; il 
convient donc de revenir à une religion universelle qui ne s'appuierait que sur Ce Message 
Divin Universel qu'est le Coran (et donc reviendrait au Seul Divin), et remettrait Muhammad 



 à sa place de messager parmi les autres — au même rang qu'Ibrahim, Moïse, Jésus (la Paix صلى الله عليه وسلم
soit sur eux tous)...

Car si on enlève de la religion les références à Muhammad صلى الله عليه وسلم, c'est non seulement pour la 
recentrer sur ALLAH  mais encore parce qu'il nous est interdit, en tant que musulmans ,جل جلاله 
(comme le prescrit le Coran), de faire la moindre distinction entre Ses Messagers ; et citer 
Muhammad ,صلى الله عليه وسلم   dans  les  adorations  (et  Ibrahim,  aussi,  dans  la  Salât  Ibrahimiyya),  à 
l'exclusion des autres messagers, revient à opérer une distinction de poids qu'on ne peut tout  
simplement pas se permettre.

Et cela revient, d'une certaine manière, à exclure les gens des autres traditions, car on sait que  
les traditions se cristallisent autour des envoyés ; et si on veut rassembler, relier, unifier, il est 
absolument nécessaire que chacun se retrouve dans une religion universelle qui transcende les 
traditions (qui les coiffe, les surplombe), sans distinguer un messager en particulier — donc 
neutre en la matière (après, libre à chacun, en son for intérieur, d'avoir une affinité particulière 
avec un envoyé en particulier — que ce soit Jésus, ou Moïse, ou Muhammad صلى الله عليه وسلم...)

Et cette religion universelle ne peut être que la tradition primordiale — c'est-à-dire l'islam 
agréé par ALLAH جل جلاله, avec pour référence universelle Son Dernier Livre qu'est le Coran, qui 
vient  sceller  la  Révélation dans  sa  globalité  et  la  synthétiser  ;  et  il  n'y  aura  de  tradition 
primordiale que quand chacun aura reconnu le Coran comme référence ultime — et non pas 
Muhammad صلى الله عليه وسلم comme leader des envoyés, car cela ne peut entraîner que division entre ceux 
qui l'idolâtrent, et ceux qui n'ont de cesse de le rejeter parce qu'ils ne reconnaissent que « leur 
» messager, « leur » messie (venu ou à venir).

Et  c'est  ainsi,  en faisant  fi  des créatures que sont les envoyés pour ne considérer que Le 
Créateur,  en  se  concentrant  sur  le  tronc  commun des  religions  (sur  ce  qui  est  censé  les 
rapprocher comme la prière, le jeûne, l’aumône — et pourvu qu'on accepte, en matière de 
descente de livres, la chronologie voulue par ALLAH جل جلاله et l'ordre imposé par LUI, et donc 
qu’on reconnaisse que le Coran est Son Dernier Livre envoyé aux hommes comme synthèse 
et référence), qu'on règle ce problème de concurrence entre les traditions, qui sont plus des 
vecteurs  de  division  et  de  dispersion,  dans  leur  dimension  «  prophéto-centrée  »,  que  de 
ralliement et de réunification autour du Dieu Unique — ALLAH جل جلاله.

Le 13 Shaʿban 1447 / 1 février 2026

Ce texte vous plaît ? Soutenez mon travail, et rendez-vous sur mon site pour en découvrir tout le contenu – romans, récits, 
poésie, posts de blog… –, soit en cliquant ici, soit en flashant le code QR à l’en-tête ou au pied de page.

Tous droits réservés © Stéphane Abdallah ILTIS / Abu Al-Huda : toute reproduction interdite, même partielle, sans autorisation écrite de l'auteur.

 

https://stephabdallahiltis.fr/?page_id=236
https://stephabdallahiltis.fr/

