
LES JINN ET LES HOMMES

الرحيم    الرحمن الله بسم

ans le Qur'an, quand ALLAH جل جلاله évoque les Jinn et les hommes séparément (quand 
Il fait la distinction, qu'Il dit  « les  Jinn ET/OU les hommes » au lieu de parler du 
couple synthétique Nafs), cela sert : D

• D'une  part,  à  démontrer  qu'il  s'agit  bien  de  deux  types  de  créatures  parfaitement 
distincts (quand bien même ces créatures seraient amenées à s'associer dans le cadre 
de ce mariage «  Zawj » spécifique qu'on appelle donc  Nafs),  relevant chacun d'un 
monde qui lui est propre — en l'occurrence le Nasut pour les hommes, et le Malakut 
pour les Jinn ;

• D'autre part, à les distinguer dans leur champ d'intervention respectif : Il parle des 
hommes pour caractériser/personnaliser toute intervention/interaction « extérieure » 
— c'est-à-dire se jouant dans le monde matériel ; et Il parle des Jinn pour caractériser 
toute intervention « intérieure », se jouant dans le for intérieur ; et même si ce sont les 
Jinn qui, le plus souvent, initient les interventions « extérieures », on parle d'hommes 
vu que ça se manifeste par la matière : ainsi, dans la dernière Surat, quand ALLAH جل جلاله 
évoque le Waswas en disant qu'il peut provenir aussi bien d'un Jinni que d'un homme, 
Il veut distinguer ici le Waswas du for intérieur (relevant de l'auto suggestion, de voix 
intérieures...), du Waswas émanant de tiers humain(s) par tout moyen matériel (parole, 
écrit...) — et il s'agit alors de ce qu'on peut appeler « une/des mauvaise(s) influence(s) 
», comme le copain qui pousse directement au vice, ou la star dégénérée (droguée, 
alcoolique, vulgaire...) qui se donne pour modèle et qu'on imite.

Sur les champs d'évolution des Jinn : si le Jinni incarné, à certains moments de dissociation 
(sommeil, hypnose, état de « rêverie »...) retourne évoluer sur son terrain naturel qu'est le 
Malakut, la plupart du temps, assujetti au corps, il est contraint au  Nasut ; car il faut bien 
comprendre que le corps est une prison mentale qui, par les sensations, fixe l'esprit personnel  
jinnique au monde matériel — quand bien même ce monde ne serait qu'illusion ; d'autant que 
le Jinni de l’humain, par le Ruh dont il a hérité avec le corps, est vraiment contraint à cette 
dimension spécifique aux hommes qu'est le  Nasut, car ayant la faculté de s'élever jusqu'au 
Divin, il doit partir de plus bas (c'est la contrepartie du Ruh, car ALLAH جل جلاله Se mérite) ; alors 
que le Jinni de l’animal, lui, évolue directement dans le Malakut, qu'il ne peut normalement 
pas dépasser (on le rappelle, il est une sous-catégorie de l'ange mineur) ; dans le Barzakh (le 
monde intermédiaire), le Jinni humain reste emprisonné, non plus par le seul corps, mais par 
la tombe — qui ne consiste jamais qu'en une autre série de sensations (la tombe étant ni plus 
ni moins qu'une extension mentale du corps).

S'agissant  des catégories  de  Jinn :  nous  avons postulé,  dans  notre  article  précédent,  qu'il 
existait trois catégories de Jinn :

• Les Jinn dérivés des anges majeurs, destinés à demeurer éthérés (à ne pas recevoir de 
corps) ;



• Les Jinn dérivés des anges mineurs, destinés à recevoir les corps des animaux (mais 
aussi les corps de tous ces rebuts de l'enfer que sont les mécréants et autres rebelles, et 
qui sont placés par ALLAH جل جلاله, comme on l'a vu, sur le« les Jinn ET/OU les hommes » 
même plan que les animaux) ;

• Les  Jinn des  prophètes,  issus  quant-à  eux  de  l'état  de  pudeur  de  la  lumière 
muhammadienne (ainsi que les Jinn des pieux qui en sont dérivés via leur souffle).

Ces trois catégories font écho aux trois catégories désignées par Sayyidina Muhammad صلى الله عليه وسلم — 
mais de manière parabolique à la façon du Qur'an1 —, savoir :

• Une catégorie de Jinn « avec des ailes et qui volent » : il s'agit bien des Jinn éthérés 
qui évoluent dans ce ciel qu'est le Malakut (en opposition à la terre du Nasut) ;

• Une catégorie de Jinn « qui prennent la forme de serpents et de chiens » : il s'agit bien 
des Jinn des animaux — mais aussi des Jinn des mécréants, si l'on veut bien prêter aux 
termes  de  «  serpents  »  et  de  «  chiens  »  leur  sens  allégorique  d'être  vils,  veules,  
méprisables ;

• Une catégorie de Jinn « qui sont dans un voyage perpétuel et ne s'arrêtent pas pour se 
reposer » (ou, selon une autre version :  « qui sont parfois résidents et qui parfois 
voyagent ») : on aura bien compris qu'il ne s'agit pas là de nos amis les Gitans, mais 
des Jinn des pieux qui sont dans le voyage perpétuel de l'élévation spirituelle, et qui 
font des haltes ponctuelles de  Maqam en  Maqam : qui résident provisoirement aux 
différentes  étapes  des  stations  spirituelles,  le  temps  pour  eux  de  les  dépasser  et 
d'atteindre les suivantes (mais certainement pas pour se reposer). 

Le 24 Shaʿban 1447 / 12 février 2026

Ce texte vous plaît ? Soutenez mon travail, et rendez-vous sur mon site pour en découvrir tout le contenu – romans, récits, 
poésie, posts de blog… –, soit en cliquant ici, soit en flashant le code QR à l’en-tête ou au pied de page.

Tous droits réservés © Stéphane Abdallah ILTIS / Abu Al-Huda : toute reproduction interdite, même partielle, sans autorisation écrite de l'auteur.

 

1 On insiste sur le fait que tout ce qui, de Sayyidina Muhammad صلى الله عليه وسلم, est de l'ordre de la révélation — qu'il 
s'agisse des versets du Qur'an ou de déclarations « libres » —, sort dans ce style elliptique et parabolique si 
reconnaissable ; et comme nous ne sommes pas dans l'idolâtrie et que nous prenons acte de La Parole 
d'ALLAH جل جلاله Qui nous dit que Ses Envoyés ne sont que des hommes comme les autres, nous considérons 
qu'il peut arriver à Muhammad صلى الله عليه وسلم de prononcer des paroles — certes rares et mesurées — émanant de sa 
Nafs.

https://stephabdallahiltis.fr/?page_id=236
https://stephabdallahiltis.fr/

