LES JINN ET LES HOMMES

o G 3] ol

ans le Qur'an, quand ALLAH b3 évoque les Jinn et les hommes séparément (quand
Il fait la distinction, qu'll dit « les Jinn ET/OU les hommes » au lieu de parler du
couple synthétique Nafs), cela sert :

* D'une part, a démontrer qu'il s'agit bien de deux types de créatures parfaitement
distincts (quand bien méme ces créatures seraient amenées a s'associer dans le cadre
de ce mariage « Zawj » spécifique qu'on appelle donc Nafs), relevant chacun d'un
monde qui lui est propre — en l'occurrence le Nasut pour les hommes, et le Malakut
pour les Jinn ;

« D'autre part, a les distinguer dans leur champ d'intervention respectif : Il parle des
hommes pour caractériser/personnaliser toute intervention/interaction « extérieure »
— c'est-a-dire se jouant dans le monde matériel ; et Il parle des Jinn pour caractériser
toute intervention « intérieure », se jouant dans le for intérieur ; et méme si ce sont les
Jinn qui, le plus souvent, initient les interventions « extérieures », on parle d’hommes
vu que ¢a se manifeste par la matiéere : ainsi, dans la derniére Surat, quand ALLAH b3
évoque le Waswas en disant qu'il peut provenir aussi bien d'un Jinni que d'un homme,
Il veut distinguer ici le Waswas du for intérieur (relevant de l'auto suggestion, de voix
intérieures...), du Waswas émanant de tiers humain(s) par tout moyen matériel (parole,
écrit...) — et il s'agit alors de ce qu'on peut appeler « une/des mauvaise(s) influence(s)
», comme le copain qui pousse directement au vice, ou la star dégénérée (droguée,
alcoolique, vulgaire...) qui se donne pour modeéle et qu'on imite.

Sur les champs d'évolution des Jinn : si le Jinni incarné, a certains moments de dissociation
(sommeil, hypnose, état de « réverie »...) retourne évoluer sur son terrain naturel qu'est le
Malakut, la plupart du temps, assujetti au corps, il est contraint au Nasut ; car il faut bien
comprendre que le corps est une prison mentale qui, par les sensations, fixe 1'esprit personnel
jinnique au monde matériel — quand bien méme ce monde ne serait qu'illusion ; d'autant que
le Jinni de ’humain, par le Ruh dont il a hérité avec le corps, est vraiment contraint a cette
dimension spécifique aux hommes qu'est le Nasut, car ayant la faculté de s'élever jusqu'au
Divin, il doit partir de plus bas (c'est la contrepartie du Ruh, car ALLAH ¥ se mérite) ; alors
que le Jinni de I’animal, lui, évolue directement dans le Malakut, qu'il ne peut normalement
pas dépasser (on le rappelle, il est une sous-catégorie de 1'ange mineur) ; dans le Barzakh (le
monde intermédiaire), le Jinni humain reste emprisonné, non plus par le seul corps, mais par
la tombe — qui ne consiste jamais qu'en une autre série de sensations (la tombe étant ni plus
ni moins qu'une extension mentale du corps).

S'agissant des catégories de Jinn : nous avons postulé, dans notre article précédent, qu'il
existait trois catégories de Jinn :
* Les Jinn dérivés des anges majeurs, destinés a demeurer éthérés (a ne pas recevoir de
corps) ;




* Les Jinn dérivés des anges mineurs, destinés a recevoir les corps des animaux (mais
aussi les corps de tous ces rebuts de 1'enfer que sont les mécréants et autres rebelles, et
qui sont placés par ALLAH ¥ comme on I'a vu, sur le« les Jinn ET/OU les hommes »
meéme plan que les animaux) ;

 Les Jinn des prophetes, issus quant-a eux de l'état de pudeur de la lumiére
muhammadienne (ainsi que les Jinn des pieux qui en sont dérivés via leur souffle).

Ces trois catégories font écho aux trois categorles désignées par Sayyidina Muhammad -
mais de maniére parabolique a la facon du Qur'an' —, savoir :

» Une catégorie de Jinn « avec des ailes et qui volent » : il s'agit bien des Jinn éthérés
qui évoluent dans ce ciel qu'est le Malakut (en opposition a la terre du Nasut) ;

» Une catégorie de Jinn « qui prennent la forme de serpents et de chiens » : il s'agit bien
des Jinn des animaux — mais aussi des Jinn des mécréants, si I'on veut bien préter aux
termes de « serpents » et de « chiens » leur sens allégorique d'étre vils, veules,
méprisables ;

» Une catégorie de Jinn « qui sont dans un voyage perpétuel et ne s'arrétent pas pour se
reposer » (ou, selon une autre version : « qui sont parfois résidents et qui parfois
voyagent ») : on aura bien compris qu'il ne s'agit pas la de nos amis les Gitans, mais
des Jinn des pieux qui sont dans le voyage perpétuel de 1'élévation spirituelle, et qui
font des haltes ponctuelles de Magam en Magam : qui résident provisoirement aux
différentes étapes des stations spirituelles, le temps pour eux de les dépasser et
d'atteindre les suivantes (mais certainement pas pour se reposer).

Le 24 Sha‘ban 1447 / 12 février 2026

Ce texte vous plait ? Soutenez mon travail, et rendez-vous sur mon site pour en découvrir tout le contenu — romans, récits,

poésie, posts de blog... —, soit en cliquant ici, soit en flashant le code QR a I’en-téte ou au pied de page.
Tous droits réservés © Stéphane Abdallah ILTIS / Abu Al-Huda : toute reproduction interdite, méme partielle, sans autorisation écrite de I'auteur.

1 Oninsiste sur le fait que tout ce qui, de Sayyidina Muhammad ;@, est de I'ordre de la révélation — qu'il
s'agisse des versets du Qur'an ou de déclarations « libres » —, sort dans ce style elliptique et parabolique si
reconnaissable ; et comme nous ne sommes pas dans l'idolatrie et que nous prenons acte de La Parole
d'ALLAH #& Qui nous dit que Ses Envoyés ne sont que des hommes comme les autres, nous considérons
qu'il peut arriver a Muhammad 5 de prononcer des paroles — certes rares et mesurées — émanant de sa
Nafs.



https://stephabdallahiltis.fr/?page_id=236
https://stephabdallahiltis.fr/

