POINT LEXICAL : MISE A JOUR

SUR LES NOTIONS DE RUH, NAFS, ESPRIT PERSONNEL, JINN(I), QARIN,
SHAYT(AN), RAHMAN, RAHIM...

i G ] all

De I'esprit personnel au Jinni Qarin

'esprit personnel (doté d'un nom générique et d'une image de synthese, qu'on voyait

jusque-la comme la variable oscillant de I'ame instigatrice du mal a L'Esprit Divin),

est en réalité le Jinni ; mais il existe plusieurs catégories de Jinn, issues de plusieurs
déclinaisons de la lumiére muhammadienne — méme si globalement elles dérivent des
anges :

Ainsi, on a certains Jinn (extrémement puissants) qui sont extraits des anges majeurs’ issus du
premier état de la lumiere muhammadienne — 1'état de proximité (et ces Jinn sont alors eux-
meémes dérivés du premier état de la lumiere muhammadienne, mais de facon subalterne : ils
sont une sous-catégorie des anges majeurs).

On a d’autres Jinn (la majorité en fait) qui sont quant-a eux extraits des anges mineurs issus
du troisieme état de la lumiere muhammadienne — 1'état de crainte (et ces Jinn sont alors eux-
mémes dérivés du troisiéme état de la lumiere muhammadienne, mais de fagon subalterne : ils
sont une sous-catégorie des anges mineurs).

Mais on a d’autres Jinn encore (124 000 tres précisément), issus quant-a eux du cinquieme
état de la lumiére muhammadienne — 1'état de pudeur — sous forme de gouttes (124 000,
donc), et qui sont rien moins que les esprits des prophetes/envoyés : de ces Jinn esprits des
prophétes/envoyés (de leur souffle plus précisément) sont issus les esprits des saints et des
pieux, et des esprits des saints et des pieux sont issus les esprits des hommes lambda.

Et si ces derniers Jinn ne sont pas directement issus des anges comme sous-catégorie, s’ils
relévent eux-mémes d’une déclinaison principale de la lumiére muhammadienne, c’est qu’ils
sont destinés a une attribution bien particuliere — car ces trois catégories de Jinn qu’on vient
de répertorier ont chacune une attribution différente, avec un champ d’évolution différent :
* les Jinn de la premiere catégorie sont destinés a demeurer a 1’état éthéré de purs esprits
— C’est-a-dire a évoluer dans le Malakut sans recevoir de corps ;
* les Jinn de la seconde catégorie sont destinés a recevoir le corps d’une créature du
monde matériel, mais autre qu’humaine (donc subalterne : d’'un animal par exemple)
et ay évoluer ;

1 Ces quatre anges majeurs, porteurs du tréone et résultant du premier état de la lumiere muhammadienne
(I'état de proximité) sont donc de la méme essence que le trone (qu'ils portent) et le repose-pied.




* et les Jinn de la derniere catégorie (ceux qui nous intéressent ici) sont destinés a
recevoir le corps humain — et le Jinni ainsi doté est le Qarin, dont le couple avec le
corps adamique forme Nafs.

D’une maniere générale, le champ d’action du Jinni est I’imaginaire, la pensée (il s’agit donc
bel et bien d’un esprit comme nous le pensions, mais identifié comme étant le Jinni du Qur’an
— ou plutdt, nous avons reconnu dans le Jinni notre concept d’« esprit personnel », qui se
voit finalement caractérisé, reconnu sous son appellation coranique, et c’est Une Grace que de
pouvoir faire coller son intuition a La Rhétorique d’ALLAH &-) — meéme si le Jinni
dépositaire d’un corps et soumis au monde matériel (au monde des hommes, au Nasut) doit se
partager entre ce dernier et le monde invisible de I’imaginaire, de la pensée (le Malakut — car
par définition une pensée n’est pas appréhendable par les sens, ne se voit pas, ne s’entend
pas...) ; et son état initial est bien celui d’un feu sans fumée ; et dans tous les cas, comme
déclinaison non incarnée, non matérialisée de la lumiére muhammadienne, il est bien de la
méme essence que 1’ange, mais plus dégradée vu qu'il correspond au degré spirituel inférieur
de l'esprit non intégralement soumis a son Créateur, susceptible de rébellion a l'instar d'Iblis
— mais il a son utilité comme tel, et pas des moindres ; et s'il ne descend pas directement de
I'ange dans le cas du Jinni destiné a recevoir le corps de I'homme, la parenté est plus dans la
lumiére muhammadienne, car le Jinni de 1'homme est fait d'une lumiére plus complexe,
enrichie des états d'amour et d'espérance par rapport aux anges majeurs, et de pudeur et de
crainte par rapport aux anges mineurs ; et surtout, comme on l'a dit, il n'est pas d'essence
angélique (c'est-a-dire qu’il n’est pas un « sous-ange »), mais d'essence muhammadienne «
pure » (comprendre : directement issu d'une déclinaison de la lumiére muhammadienne —
plus précisément de l'état de pudeur de la lumiére muhammadienne — quand les autres Jinn
sont également issus de la lumiere muhammadienne, mais indirectement, via les anges, et a ce
titre en sont plus éloignés).

Le Ruh attaché au corps adamique

e Ruh (Souffle Divin — ou aspiration au Divin) est cette composition reliant, par les

anges via l'esprit muhammadien, L'Esprit Divin au corps adamique (car c'est en réalité

au corps humain — et donc a 'humain, pas au Jinni — qu'est relié/connecté L'esprit
Divin) ; et c'est par cette connexion que I'humain recoit originellement la science des Noms ;
et le Jinni destiné a recevoir un corps humain hérite forcément de cette dotation en Ruh (et de
la science des Noms) — mais il hérite également du mal inhérent au corps de I'homme et qui
se trouve dans son sang : le Shayt (l'aspiration malsaine a la trivialité du monde matériel) ; et
c'est ce double héritage antagoniste qui sera cause de son tiraillement permanent, dans son
association avec le corps et pendant toute la vie de ce dernier, entre I'attrait du monde matériel
entrainant chute, oubli, éloignement d’ALLAH b3 (de La Matrice, de L'Origine), et le retour a
ALLAH # (a La Matrice, a L'Origine).

De Nafs au Shayt, et de Nafs comme mariage du Jinni avec le corps adamique (lequel
mariage en fait le Qarin)




'est ainsi que, ce qu'on appelait Nafs (en fait le degré le plus bas de I'ame — 1’ame

instigatrice du mal, ou ame charnelle : An-Nafsu Al-Ammara bi As-Su'i) pour désigner

toute cette partie basse du cceur ou se jouent et se cristallisent les passions matérielles,
devient le Shayt — et le Shayt est nativement intégré au corps adamique (au méme titre que le
Ruh), comme une maladie en germe, comme un virus qui ne demande qu'a se réveiller et qui
sommeille dans le sang; mais il n’a pas cette vocation de dépotoir des passions comme
1’avait, dans notre vision initiale, Nafs.

Quant-a Nafs (le souffle interne qui renvoie a soi et qu'on peut effectivement traduire par «
ame » : la conscience de soi par rapport au mal, au bien, au monde... — autrement dit : I'ego
— mais dans un sens synthétique, pas forcément péjoratif), cela désigne le mariage (Zawj) de
I'esprit personnel Jinni (qui devient donc le Qarin indéfectible par ce mariage) avec le corps
— mariage que vient sceller le proprium (tous les attributs personnels quALLAH ¥ vient
ajouter a ce couple une fois formé — une partie au corps et ce sont tous les éléments
biologiques comme I'ADN ou les empreintes, et une partie au Jinni et ce sont tous les
éléments psychiques comme le caractére ou le quotient intellectuel).

Et cette Nafs est une variable susceptible de changements d'états au gré de ses tiraillements
entre le Shayt et L'Esprit Divin — d'ou les sept degrés répertoriés de Nafs ; mais Nafs n'est en
aucun cas une corruption, une dégradation de L'Esprit Divin (comme nous le pensions jusque-
1a), Qui n'est pas susceptible d'altération : c'est en réalité Nafs (I'équipage corps + Jinni) qui
est changeante, et susceptible de corruption comme de purification.

Nafs, variable de référence du cheminement

1 va de soi que le degré originel de Nafs est la Fitra : a la naissance (ce moment ot le film

du monde sensible est envoyé au Jinni, via les sensations du corps), aussi bien le Jinni

que le corps sont d'une pureté angélique, et c'est la confrontation aux sensations et besoins
du monde matériel qui va les altérer, les corrompre via le Shayt — et c'est le Jinni qui va
mener la danse de cette déchéance, le corps ne faisant que suivre méme s'il initie le processus
avec ses besoins les plus élémentaires :

Ainsi, des le début de 1’association corps + Jinni, le corps exprime des besoins élémentaires
que ressent le Jinni (manger, boire, dormir, se soulager...) et ce dernier, comme moteur de
’attelage, va les satisfaire ; ces besoins ne vont cesser de croitre au gré de 1’évolution
biologique du corps, toujours plus complexes (le besoin sexuel, notamment, va se manifester
a la puberté), et le Jinni, qui pourrait parfaitement les modérer, va au contraire les cultiver,
grisé par le plaisir qu’il y trouve et le désir de le renouveler — et c’est alors un cercle infernal
qui s’enclenche : plus le Shayt avance des besoins (légitimes ou pas), plus le Jinni trouve de
plaisir a les satisfaire, et plus le Jinni trouve de plaisirs a les satisfaire, plus le Shayt,
encouragé, va en proposer de nouveaux (le Shayt propose, le Jinni dispose — mais il va de soi
que si le Jinni se montrait plus ferme a I’égard du Shayt, ce dernier, normalement soumis, ne
rentrerait pas dans cette surenchere).

On est donc dans une synergie qui, d’un c6té, voit un Shayt jouer sa carte de la satisfaction
exclusive du corps et inciter le Jinni a aller toujours plus loin dans cette (pré)occupation, et




d’un autre coté un Jinni donc la propre aspiration au mal et a la transgression, résultant de son
atavisme et du serment de corruption et d'égarement fait par son ancétre Iblis, n’en demandait
pas tant (et pourtant, son aspiration au mal était en sommeil, jusqu’a ce que les sollicitations
répétées du corps — du Shayt — ne vienne la réveiller, et que leur satisfaction ne vienne
I’exacerber — et c’est ainsi que le Jinni va finir par prendre le dessus dans ce concours de
mauvaise influence) ; et ce jeu d’influence réciproque entre le Jinni Qarin et le Shayt, s’il
n’est pas régulé, finit par entrainer leur couple Nafs au niveau de An-Nafsu Al-Ammara bi As-
Su'i — et le couple ne peut étre modéré, intérieurement (au niveau du Jinni), que par le Ruh
ou des reperes moraux issus de la culture et de 1'éducation, et extérieurement (au niveau de
I’homme), que par la répression judiciaire et le poids de 1’ordre social.

An-Nafsu Al-Ammara bi As-Su'i est le niveau de 1'ego exacerbé ou Nafs n'est centrée que sur
elle-méme et sa satisfaction la plus radicale, la plus extréme (il y a des graduations dans 1'ego,
a commencer par la distinction majeure entre ego primaire qui correspond a la seule
satisfaction des besoins élémentaires du corps sans nécessaire conscience de soi, et ego
secondaire qui implique la conscience de soi et son exaltation), et c’est ce niveau qui fait du
couple « nafsique » un Shaytan.

Mais il suffit, pour sortir de cet état infernal (qui correspond, par 1’escalade dans le mal et la
débauche, a une chute sans fin dans un puits sans fond), que le Jinni, toujours conscient du
Divin et par ’effet de son libre arbitre, émette 1’intention sincére de revenir a LUI (ce qui lui
est rendu pssible par le Ruh qui lui permet de se tourner vers LUI) ; du fait de cette intention,
ALLAH £% va donc le guider, et cela va se manifester par une influence croissante de Ruh,
jusque-la « regle » au minimum, voilé, enfoui sous un nombre incalculable de voiles (le Kufr,
étymologiquement, signifie I’enfouissement) ; car c’est ALLAH b3 Qui, en fonction de la
sincérité de 1’intention de Son Serviteur, regle en lui I’intensité du Ruh, et par un Ruh tres
actif, le Jinni devient particuliérement réceptif a Ses Livres, Ses Envoyés, Ses Anges, Ses
Signes... ; et le Ruh ainsi boosté va venir s’opposer a ’influence du Shayt; et Nafs, se
purifiant, sera de moins en moins centrée sur elle-méme, et finira par se décoller du degré le
plus bas de An-Nafsu Al-Ammara bi As-Su'i.

Et c’est ainsi que l'ego va progressivement laisser place a la foi, et que le Jinni va devenir
musulman et soumettre apres lui le corps — ce qui correspond a la dimension rituelle
(physique et matérielle) de la foi (dimension appelée Al-Islam) ; sachant qu’une Nafs qui
refuse de soumettre son corps, de 1'obliger aux adorations (souvent par paresse — mais ca
peut aussi étre par orgueil ou suffisance), témoigne d'un Jinni (esprit personnel) encore sous
influence du Shayt, d'un centrage sur elle-méme, d'un ego encore saillant — quand-bien
méme elle aurait un certain degré de Firasa, notamment dans la compréhension du Qur'an, et
se prendrait de ce fait pour une croyante accomplie ; or, n'est pas plus croyant accompli,
réalisé (au sens de Al-Ihsan) celui qui soumet son esprit sans soumettre son corps, que celui
qui soumet son corps sans soumettre son esprit (celui par exemple qui a le culte de la religion
pour la religion, dont le Qarin ne regarde pas ALLAH & mais se satisfait voire s ’enorgueillit
des adorations du corps) ; tout I'enjeu étant bien évidemment de convertir le Qarin (qui est la
téte de I'attelage, le moteur de Nafs) et donc de l'extraire de I'influence du Shayt — mais aussi
de ses propres délires imaginatifs, croyances erronées, superstitions..., qu'ils soient individuels

[=] 33 [m]




ou collectifs et culturels (relevant du monde des Jinn, qui est le monde invisible et impalpable
de l'imaginaire).

On note que les degrés les plus élevés de Nafs (An-Nafsu Al-Kamila : 1’ame parfaite ; An-
Nafsu Al-Mardiyya : I’ame qui satisfait) sont ceux ou elle n'est plus centrée sur elle-méme,
mais sur ALLAH & : Nafs n'est donc pas exclusivement synonyme d'ego au sens péjoratif
(C'est-a-dire d'égoisme), elle est bel et bien cette variable capable d'une amplitude importante
entre les attachements a autre qu'ALLAH ¥ et ALLAH #% Seul — et le Jinni Qarin (I'esprit
personnel) en est une composante indissociable ; on peut méme dire que Nafs est LA variable
de référence du cheminement ; ainsi, on peut étre une tres belle Nafs (comprendre : une belle
personne, une belle ame), comme on peut étre une Nafs détestable (comprendre : un étre
détestable), ou encore un mélange des deux quand on est encore tiraillé entre le bien et le mal
— entre ALLAH # et la tyrannie de la matiere (autrement appelée Shayt) ; et ce tiraillement
correspond a tous les degrés intermédiaires de Nafs (An-Nafsu Al-Awwama : I’ame qui se
blame ; An-Nafsu Al-Mulhama : 1’ame inspirée ; An-Nafsu Al-Mutma’inna : 1’ame apaisée ;
An-Nafsu Ar-Radiyya : I’ame satisfaite), avec pour chacun une inclination plus prononcée au
bien ou au mal (ainsi penche-t-on plus vers le mal au degré de An-Nafsu Al-Awwama, et plus
vers le bien au niveau de An-Nafsu Ar-Radiyya).

De Nafs fixe comme simple dépot de passions a Nafs mobile sanctifiable

ous pensions jusque-la que les attachements au monde sensible, les passions sources

d'oubli, se cristallisaient au bas du cceur sous la forme de Nafs, et que cette Nafs fixe,

inamovible (cette ame charnelle) était une partie dégradée de L'Esprit Divin — mais
on a vu précédemment qu’il n'en est rien : si Nafs est bien amenée a échouer au bas du ceeur
par I’attraction du Shayt, qui I’empese et la tire vers le bas en lui attachant, comme autant de
boulets, des passions matérielles, elle conserve la faculté — mobile qu’elle elle — de s’en
détacher et de s’élever au haut du cceur (et on a vu par quel processus).

Et si élément fixe il y a, c’est bien le Shayt, qui se trouve dans le sang du corps adamique (le
sang est a la fois son repaire et son véhicule) et a pour effet de produire un Waswas : un
souffle malsain et fétide, une aspiration au mal, comme une odeur putride mais attirante (un
peu comme agissent des phéromones) ; un relent permanent qui n'a de cesse de d’attirer le
Qarin, de le tenter, et, jouant sur son inclination atavique a la transgression, de l'inciter au mal
pour le détourner de L'Esprit Divin ; une force, véritable dynamique de déchéance, qui se
manifeste notamment en pulsions, en voix intérieures — une force en présence fixe et
immuable dans le corps adamique, dans le sang de 'homme, déposée la par ALLAH b3 pour
éprouver Nafs (entendue comme le couple corps adamique + Qarin) :

« Et par Nafs et Celui Qui I'a harmonieusement fagonnée [d'un corps et d'un Jinni] / lui a
inspiré son immoralité [via le Shayt] et sa piété [via le Ruh] »

Nous avons bien 1a, dans cette paire de versets (91:7-8) les forces en présence : une Nafs dans
sa dimension de couple, a la fois soumise aux aspirations du mal et du bien (de I'immoralité et
de la piété) dans un parfait équilibre entre les deux, avec un libre arbitre pour lui permettre de
choisir.




Et c'est a son niveau que vont se fixer les attachements au monde sensible, ces passions qui
vont la plomber, la fixer au bas du cceur au niveau de I'ego exacerbé, et dont elle devra
s'alléger, se soulager, se débarrasser, se purifier pour s'élever au haut du cceur, au niveau de
L’Esprit Divin : tous ces attachements qu'elle va trainer avec peine, au moins jusqu'aux deux
ou trois premiers degrés du cheminement, avant de parvenir a s'en débarrasser définitivement
— et C’est la ce qu’on appelle « renoncer pour ALLAH ¥ ».

L’ame vraiment plombée, surchargée de tout un éventail de passions assumées et cultivées qui
vont du vice le plus pervers (on pense a toutes les perversions d'ordre sexuel — a la
toxicomanie, a l'inclination au crime...) a la petite manie (comme aimer se « distraire » en
regardant des films ou en écoutant de la musique), c’est I’ame instigatrice du mal (ou ame
charnelle, ou ame égoiste) : An-Nafsu Al-Ammara bi As-Su'i — et c’est vraiment le degré de
I’ego exalté, exacerbé, qui n’obéit qu’a sa loi (le degré notamment des pervers narcissiques,
des psychopathes et autres sociopathes — mais aussi des égoistes de base) ; une ame non
moins chargée de passions, mais non plus assumées et donnant lieu cette fois au remords, au
regret, a la culpabilité, c’est I’ame qui se blame : An-Nafsu Al-Awwama — et c’est le degré de
I’ame qui, bien qu’encore trop faible pour résister a ses passions, est au moins consciente du
mal qu’elles peuvent engendrer sur les autres (et donc des autres dont elle commence a se
soucier), et qui de ce fait va se modérer dans les passions pour rejeter celles qu’elle estime
étre les plus nuisibles aux autres ; et plus I’ame va prendre conscience des autres, puis
d’ALLAH #% Dont La Satisfaction passe par la considération des autres (dont 1’illusion
d’existence ne sert qu’a ca), moins elle sera centrée sur elle-méme et cultivera de passions,
s’allégeant peu a peu de celles qui la plombaient déja, et franchissant tous les degrés ou elles
sont de moins en présentes (s’élevant ainsi jusqu’au degré ultime de 1’ame parfaite — An-
Nafsu Al-Kamila — ou ’ego laisse place a ALLAH ¥ et ot les passions sont totalement
éradiquées).

Rahman et Rahim — « filtrant » et « accueillant » : deux termes en opposition

ne étude contextuelle de l'utilisation de ces deux termes (tous deux issus de Rahm : la
matrice), dans le Qur'an, démontre que :

* Rahman a un sens contextuel de « filtrant » — un peu comme un portier de boite qui
empéche de laisser rentrer dans I'établissement qu'il garde les fauteurs de trouble : en
l'occurrence, ALLAH 2%, en qualité de Rahman, est Celui Qui filtre le passage a
l'entrée de cette matrice originelle qu'est le paradis, par Son Attribut de Juge Ultime ;
comme tel, Il est donc susceptible de refouler avec intransigeance ceux qui, par leurs
mauvais comportements, n’ont pas mérité d’y retourner, n’en sont pas dignes : le
Rahman est donc La Face  craindre dALLAH #& — et clest 12 le premier aspect de
Sa Miséricorde, car c'est en Le craignant qu'on est censé se modérer et se réformer
(faute de quoi on serait en roue libre et on partirait en vrille) ;

* Rahim a un sens contextuel d' « accueillant », d'enclin au pardon, a l'amour
inconditionnel, a la bienveillance... : ALLAH &, en Sa Qualité de Rahim, est Celui
Qui ouvre grand les portes de la matrice originelle ; le Rahim est donc La Face de Pur
Amour d'ALLAH #& — et c'est 12 le second aspect de Sa Miséricorde, car c'est par




Son Amour (recu et rendu) qu'on aspire a Le retrouver, plutot qu'a s'égarer et sombrer
dans 'abime du monde matériel — qui n'est jamais que I'antichambre de I'enfer.

On note que, dans la BasmALLAH, Rahman précéde Rahim — ce qui fait écho au verset
(3:129) :

« I [ALLAH ] pardonne a qui Il veut, et 1l chdtie qui Il veut, et ALLAH ¥ est Pardonneur,
Rahim. »

Le Rahim est donc conclusif, c'est Cette Face d'ALLAH b, Qui l'emporte sur La Face
Rahman de sévérité, de jugement — comme la mere qui, si elle est amenée a interdire, a
gronder, a sévir, a disputer, a priver, le fait par amour, et finit toujours par consoler et ouvrir
ses bras ; on peut dire aussi que La Face Rahman est Celle du pere sévere, éducateur,
punisseur, refoulant, quand La Face Rahim est celle de la mere consolatrice.

Le 22 Sha‘ban 1447 / 10 février 2026

Ce texte vous plait ? Soutenez mon travail, et rendez-vous sur mon site pour en découvrir tout le contenu — romans, récits,

poésie, posts de blog... —, soit en cliquant ici, soit en flashant le code QR a I’en-téte ou au pied de page.
Tous droits réservés © Stéphane Abdallah ILTIS / Abu Al-Huda : toute reproduction interdite, méme partielle, sans autorisation écrite de I'auteur.



https://stephabdallahiltis.fr/?page_id=236
https://stephabdallahiltis.fr/

