
POINT LEXICAL : MISE À JOUR

SUR LES NOTIONS DE RUH, NAFS, ESPRIT PERSONNEL, JINN(I), QARÎN, 
SHAYT(AN), RAHMAN, RAHIM...

الرحيم    الرحمن الله بسم

De l'esprit personnel au   Jinni Qarîn  

'esprit personnel (doté d'un nom générique et d'une image de synthèse, qu'on voyait 
jusque-là comme la variable oscillant de l'âme instigatrice du mal à L'Esprit Divin), 
est en réalité le Jinni ; mais il existe plusieurs catégories de Jinn, issues de plusieurs 

déclinaisons  de  la  lumière  muhammadienne  —  même  si  globalement  elles  dérivent  des 
anges : 

L
Ainsi, on a certains Jinn (extrêmement puissants) qui sont extraits des anges majeurs1 issus du 
premier état de la lumière muhammadienne — l'état de proximité (et ces Jinn sont alors eux-
mêmes dérivés du premier état de la lumière muhammadienne, mais de façon subalterne : ils 
sont une sous-catégorie des anges majeurs). 

On a d’autres Jinn (la majorité en fait) qui sont quant-à eux extraits des anges mineurs issus 
du troisième état de la lumière muhammadienne — l'état de crainte (et ces Jinn sont alors eux-
mêmes dérivés du troisième état de la lumière muhammadienne, mais de façon subalterne : ils 
sont une sous-catégorie des anges mineurs). 

Mais on a d’autres  Jinn encore (124 000 très précisément), issus quant-à eux du cinquième 
état de la lumière muhammadienne — l'état de pudeur — sous forme de gouttes (124 000,  
donc), et qui sont rien moins que les esprits des prophètes/envoyés : de ces Jinn esprits des 
prophètes/envoyés (de leur souffle plus précisément) sont issus les esprits des saints et des 
pieux, et des esprits des saints et des pieux sont issus les esprits des hommes lambda. 

Et si ces derniers  Jinn ne sont pas directement issus des anges comme sous-catégorie, s’ils 
relèvent eux-mêmes d’une déclinaison principale de la lumière muhammadienne, c’est qu’ils 
sont destinés à une attribution bien particulière — car ces trois catégories de Jinn qu’on vient 
de répertorier ont chacune une attribution différente, avec un champ d’évolution différent :

• les Jinn de la première catégorie sont destinés à demeurer à l’état éthéré de purs esprits 
— c’est-à-dire à évoluer dans le Malakut sans recevoir de corps ;

• les  Jinn de la seconde catégorie sont destinés à recevoir le corps d’une créature du 
monde matériel, mais autre qu’humaine (donc subalterne : d’un animal par exemple) 
et à y évoluer ; 

1 Ces quatre anges majeurs, porteurs du trône et résultant du premier état de la lumière muhammadienne 
(l'état de proximité) sont donc de la même essence que le trône (qu'ils portent) et le repose-pied.



• et  les  Jinn de la  dernière catégorie  (ceux qui  nous intéressent  ici)  sont  destinés à 
recevoir le corps humain — et le Jinni ainsi doté est le Qarîn, dont le couple avec le 
corps adamique forme Nafs.

D’une manière générale, le champ d’action du Jinni est l’imaginaire, la pensée (il s’agit donc 
bel et bien d’un esprit comme nous le pensions, mais identifié comme étant le Jinni du Qur’an 
— ou plutôt, nous avons reconnu dans le  Jinni notre concept d’« esprit personnel », qui se 
voit finalement caractérisé, reconnu sous son appellation coranique, et c’est Une Grâce que de 
pouvoir  faire  coller  son  intuition  à  La  Rhétorique  d’ALLAH (جل جلاله   —  même  si  le  Jinni 
dépositaire d’un corps et soumis au monde matériel (au monde des hommes, au Nasut) doit se 
partager entre ce dernier et le monde invisible de l’imaginaire, de la pensée (le Malakut — car 
par définition une pensée n’est pas appréhendable par les sens, ne se voit pas, ne s’entend 
pas…) ; et son état initial est bien celui d’un feu sans fumée ; et dans tous les cas, comme 
déclinaison non incarnée, non matérialisée de la lumière muhammadienne, il est bien de la 
même essence que l’ange, mais plus dégradée vu qu'il correspond au degré spirituel inférieur 
de l'esprit non intégralement soumis à son Créateur, susceptible de rébellion à l'instar d'Iblis 
— mais il a son utilité comme tel, et pas des moindres ; et s'il ne descend pas directement de  
l'ange dans le cas du Jinni destiné à recevoir le corps de l'homme, la parenté est plus dans la 
lumière  muhammadienne,  car  le  Jinni de  l'homme est  fait  d'une  lumière  plus  complexe, 
enrichie des états d'amour et d'espérance par rapport aux anges majeurs, et de pudeur et de  
crainte par rapport aux anges mineurs ; et surtout, comme on l'a dit, il n'est pas d'essence 
angélique (c'est-à-dire qu’il n’est pas un « sous-ange »), mais d'essence muhammadienne « 
pure » (comprendre : directement issu d'une déclinaison de la lumière muhammadienne — 
plus précisément de l'état de pudeur de la lumière muhammadienne — quand les autres Jinn 
sont également issus de la lumière muhammadienne, mais indirectement, via les anges, et à ce 
titre en sont plus éloignés).

Le   Ruh   attaché au corps adamique   

e Ruh (Souffle Divin — ou aspiration au Divin) est cette composition reliant, par les 
anges via l'esprit muhammadien, L'Esprit Divin au corps adamique (car c'est en réalité 
au corps humain — et donc à l'humain, pas au Jinni — qu'est relié/connecté L'esprit 

Divin) ; et c'est par cette connexion que l'humain reçoit originellement la science des Noms ; 
et le Jinni destiné à recevoir un corps humain hérite forcément de cette dotation en Ruh (et de 
la science des Noms) — mais il hérite également du mal inhérent au corps de l'homme et qui 
se trouve dans son sang : le Shayt (l'aspiration malsaine à la trivialité du monde matériel) ; et 
c'est ce double héritage antagoniste qui sera cause de son tiraillement permanent, dans son 
association avec le corps et pendant toute la vie de ce dernier, entre l'attrait du monde matériel  
entraînant chute, oubli, éloignement d’ALLAH جل جلاله (de La Matrice, de L'Origine), et le retour à 
ALLAH جل جلاله (à La Matrice, à L'Origine).

L

De   Nafs   au    Shayt  , et de    Nafs   comme mariage du   Jinni   avec le corps adamique (lequel   
mariage en fait le   Qarîn  )  



'est ainsi que, ce qu'on appelait  Nafs (en fait le degré le plus bas de l'âme — l’âme 
instigatrice du mal, ou âme charnelle : An-Nafsu Al-Ammara bi As-Su'i) pour désigner 
toute cette partie basse du cœur où se jouent et se cristallisent les passions matérielles, 

devient le Shayt — et le Shayt est nativement intégré au corps adamique (au même titre que le 
Ruh), comme une maladie en germe, comme un virus qui ne demande qu'à se réveiller et qui 
sommeille  dans  le  sang ;  mais  il  n’a  pas  cette  vocation de dépotoir  des  passions  comme 
l’avait, dans notre vision initiale, Nafs.

C

Quant-à Nafs (le souffle interne qui renvoie à soi et qu'on peut effectivement traduire par « 
âme » : la conscience de soi par rapport au mal, au bien, au monde... — autrement dit : l'ego 
— mais dans un sens synthétique, pas forcément péjoratif), cela désigne le mariage (Zawj) de 
l'esprit personnel Jinni (qui devient donc le Qarîn indéfectible par ce mariage) avec le corps 
— mariage que vient sceller le proprium (tous les attributs personnels qu'ALLAH جل جلاله vient 
ajouter  à  ce  couple  une  fois  formé  — une  partie  au  corps  et  ce  sont  tous  les  éléments 
biologiques  comme  l'ADN ou  les  empreintes,  et  une  partie  au  Jinni et  ce  sont  tous  les 
éléments psychiques comme le caractère ou le quotient intellectuel).

Et cette  Nafs est une variable susceptible de changements d'états au gré de ses tiraillements 
entre le Shayt et L'Esprit Divin — d'où les sept degrés répertoriés de Nafs ; mais Nafs n'est en 
aucun cas une corruption, une dégradation de L'Esprit Divin (comme nous le pensions jusque-
là), Qui n'est pas susceptible d'altération : c'est en réalité Nafs (l'équipage corps + Jinni) qui 
est changeante, et susceptible de corruption comme de purification.

Nafs  , variable de référence du cheminement   

l va de soi que le degré originel de Nafs est la Fitra : à la naissance (ce moment où le film 
du monde sensible est envoyé au  Jinni, via les sensations du corps), aussi bien le  Jinni 
que le corps sont d'une pureté angélique, et c'est la confrontation aux sensations et besoins 

du monde matériel qui va les altérer, les corrompre via le  Shayt — et c'est le  Jinni qui va 
mener la danse de cette déchéance, le corps ne faisant que suivre même s'il initie le processus 
avec ses besoins les plus élémentaires :

I
Ainsi, dès le début de l’association corps + Jinni, le corps exprime des besoins élémentaires 
que ressent le  Jinni  (manger, boire, dormir, se soulager...) et ce dernier, comme moteur de 
l’attelage,  va  les  satisfaire ;  ces  besoins  ne  vont  cesser  de  croître  au  gré  de  l’évolution 
biologique du corps, toujours plus complexes (le besoin sexuel, notamment, va se manifester 
à la puberté), et le  Jinni, qui pourrait parfaitement les modérer, va au contraire les cultiver, 
grisé par le plaisir qu’il y trouve et le désir de le renouveler — et c’est alors un cercle infernal  
qui s’enclenche : plus le Shayt avance des besoins (légitimes ou pas), plus le Jinni trouve de 
plaisir  à  les  satisfaire,  et  plus  le  Jinni trouve  de  plaisirs  à  les  satisfaire,  plus  le  Shayt, 
encouragé, va en proposer de nouveaux (le Shayt propose, le Jinni dispose — mais il va de soi 
que si le Jinni se montrait plus ferme à l’égard du Shayt, ce dernier, normalement soumis, ne 
rentrerait pas dans cette surenchère).

On est donc dans une synergie qui, d’un côté, voit un Shayt jouer sa carte de la satisfaction 
exclusive du corps et inciter le Jinni à aller toujours plus loin dans cette (pré)occupation, et 



d’un autre côté un Jinni donc la propre aspiration au mal et à la transgression, résultant de son 
atavisme et du serment de corruption et d'égarement fait par son ancêtre Iblis, n’en demandait 
pas tant (et pourtant, son aspiration au mal était en sommeil, jusqu’à ce que les sollicitations 
répétées du corps — du  Shayt — ne vienne la réveiller, et que leur satisfaction ne vienne 
l’exacerber — et c’est ainsi que le  Jinni va finir par prendre le dessus dans ce concours de 
mauvaise influence) ; et ce jeu d’influence réciproque entre le  Jinni Qarîn et le  Shayt, s’il 
n’est pas régulé, finit par entraîner leur couple Nafs au niveau de An-Nafsu Al-Ammara bi As-
Su'i — et le couple ne peut être modéré, intérieurement (au niveau du Jinni), que par le Ruh 
ou des repères moraux issus de la culture et de l'éducation, et extérieurement (au niveau de 
l’homme), que par la répression judiciaire et le poids de l’ordre social.

An-Nafsu Al-Ammara bi As-Su'i est le niveau de l'ego exacerbé où Nafs n'est centrée que sur 
elle-même et sa satisfaction la plus radicale, la plus extrême (il y a des graduations dans l'ego,  
à  commencer  par  la  distinction  majeure  entre  ego  primaire  qui  correspond  à  la  seule 
satisfaction  des  besoins  élémentaires  du  corps  sans  nécessaire  conscience  de  soi,  et  ego 
secondaire qui implique la conscience de soi et son exaltation), et c’est ce niveau qui fait du 
couple « nafsique » un Shaytan.

Mais il suffit, pour sortir de cet état infernal (qui correspond, par l’escalade dans le mal et la 
débauche, à une chute sans fin dans un puits sans fond), que le Jinni, toujours conscient du 
Divin et par l’effet de son libre arbitre, émette l’intention sincère de revenir à LUI (ce qui lui 
est rendu possible par le Ruh qui lui permet de se tourner vers LUI) ; du fait de cette intention, 
ALLAH جل جلاله va donc le guider, et cela va se manifester par une influence croissante de Ruh, 
jusque-là « réglé » au minimum, voilé, enfoui sous un nombre incalculable de voiles (le Kufr, 
étymologiquement, signifie l’enfouissement) ; car c’est ALLAH  Qui, en fonction de la جل جلاله 
sincérité de l’intention de Son Serviteur, règle en lui l’intensité du  Ruh, et par un  Ruh très 
actif, le  Jinni devient particulièrement réceptif à Ses Livres, Ses Envoyés, Ses Anges, Ses 
Signes… ;  et  le  Ruh ainsi  boosté va  venir  s’opposer  à  l’influence du  Shayt ;  et  Nafs,  se 
purifiant, sera de moins en moins centrée sur elle-même, et finira par se décoller du degré le  
plus bas de An-Nafsu Al-Ammara bi As-Su'i.

Et c’est ainsi que l'ego va progressivement laisser place à la foi, et que le  Jinni va devenir 
musulman  et  soumettre  après  lui  le  corps  —  ce  qui  correspond  à  la  dimension  rituelle 
(physique et matérielle) de la foi (dimension appelée  Al-Islam) ;  sachant qu’une  Nafs qui 
refuse de soumettre son corps, de l'obliger aux adorations (souvent par paresse — mais ça 
peut aussi être par orgueil ou suffisance), témoigne d'un Jinni (esprit personnel) encore sous 
influence  du  Shayt,  d'un  centrage  sur  elle-même,  d'un  ego  encore  saillant  — quand-bien 
même elle aurait un certain degré de Firāsa, notamment dans la compréhension du Qur'an, et 
se prendrait  de ce fait  pour une croyante accomplie ;  or,  n'est  pas plus croyant accompli, 
réalisé (au sens de Al-Ihsan) celui qui soumet son esprit sans soumettre son corps, que celui 
qui soumet son corps sans soumettre son esprit (celui par exemple qui a le culte de la religion 
pour la religion, dont le Qarîn ne regarde pas ALLAH جل جلاله mais se satisfait voire s’enorgueillit 
des adorations du corps) ; tout l'enjeu étant bien évidemment de convertir le Qarîn (qui est la 
tête de l'attelage, le moteur de Nafs) et donc de l'extraire de l'influence du Shayt — mais aussi 
de ses propres délires imaginatifs, croyances erronées, superstitions..., qu'ils soient individuels 



ou collectifs et culturels (relevant du monde des Jinn, qui est le monde invisible et impalpable 
de l'imaginaire).

On note que les degrés les plus élevés de  Nafs (An-Nafsu Al-Kamîla : l’âme parfaite ; An-
Nafsu Al-Mardiyya : l’âme qui satisfait) sont ceux où elle n'est plus centrée sur elle-même, 
mais sur ALLAH جل جلاله :  Nafs n'est donc pas exclusivement synonyme d'ego au sens péjoratif 
(c'est-à-dire d'égoïsme), elle est bel et bien cette variable capable d'une amplitude importante 
entre les attachements à autre qu'ALLAH جل جلاله, et ALLAH جل جلاله Seul — et le Jinni Qarîn (l'esprit 
personnel) en est une composante indissociable ; on peut même dire que Nafs est LA variable 
de référence du cheminement ; ainsi, on peut être une très belle Nafs (comprendre : une belle 
personne,  une belle  âme),  comme on peut  être  une  Nafs détestable (comprendre :  un être 
détestable), ou encore un mélange des deux quand on est encore tiraillé entre le bien et le mal 
— entre ALLAH جل جلاله et la tyrannie de la matière (autrement appelée Shayt) ; et ce tiraillement 
correspond à tous les degrés intermédiaires de  Nafs (An-Nafsu Al-Awwama :  l’âme qui se 
blâme ;  An-Nafsu Al-Mulhama :  l’âme inspirée ;  An-Nafsu Al-Mutma’inna :  l’âme apaisée ; 
An-Nafsu Ar-Radiyya : l’âme satisfaite), avec pour chacun une inclination plus prononcée au 
bien ou au mal (ainsi penche-t-on plus vers le mal au degré de An-Nafsu Al-Awwama, et plus 
vers le bien au niveau de An-Nafsu Ar-Radiyya).

De   Nafs   fixe comme simple dépôt de passions à   Nafs   mobile sanctifiable  

ous pensions jusque-là que les attachements au monde sensible, les passions sources 
d'oubli, se cristallisaient au bas du cœur sous la forme de Nafs, et que cette Nafs fixe, 
inamovible (cette âme charnelle) était une partie dégradée de L'Esprit Divin — mais 

on a vu précédemment qu’il n'en est rien : si Nafs est bien amenée à échouer au bas du cœur 
par l’attraction du Shayt, qui l’empèse et la tire vers le bas en lui attachant, comme autant de 
boulets, des passions matérielles, elle conserve la faculté — mobile qu’elle elle — de s’en 
détacher et de s’élever au haut du cœur (et on a vu par quel processus).

N

Et si élément fixe il y a, c’est bien le Shayt, qui se trouve dans le sang du corps adamique (le 
sang est à la fois son repaire et son véhicule) et a pour effet de produire un  Waswas : un 
souffle malsain et fétide, une aspiration au mal, comme une odeur putride mais attirante (un 
peu comme agissent des phéromones) ; un relent permanent qui n'a de cesse de d’attirer le 
Qarîn, de le tenter, et, jouant sur son inclination atavique à la transgression, de l'inciter au mal 
pour le détourner de L'Esprit Divin ; une force, véritable dynamique de déchéance, qui se 
manifeste  notamment  en  pulsions,  en  voix  intérieures  —  une  force  en  présence  fixe  et 
immuable dans le corps adamique, dans le sang de l'homme, déposée là par ALLAH جل جلاله pour 
éprouver Nafs (entendue comme le couple corps adamique + Qarîn) :

« Et par Nafs et Celui Qui l'a harmonieusement façonnée [d'un corps et d'un Jinni] / lui a 
inspiré son immoralité [via le Shayt] et sa piété [via le Ruh] »

Nous avons bien là, dans cette paire de versets (91:7-8) les forces en présence : une Nafs dans 
sa dimension de couple, à la fois soumise aux aspirations du mal et du bien (de l'immoralité et  
de la piété) dans un parfait équilibre entre les deux, avec un libre arbitre pour lui permettre de 
choisir.



Et c'est à son niveau que vont se fixer les attachements au monde sensible, ces passions qui  
vont la plomber,  la fixer au bas du cœur au niveau de l'ego exacerbé,  et  dont elle  devra 
s'alléger, se soulager, se débarrasser, se purifier pour s'élever au haut du cœur, au niveau de 
L’Esprit Divin : tous ces attachements qu'elle va traîner avec peine, au moins jusqu'aux deux 
ou trois premiers degrés du cheminement, avant de parvenir à s'en débarrasser définitivement 
— et c’est là ce qu’on appelle « renoncer pour ALLAH جل جلاله ».

L’âme vraiment plombée, surchargée de tout un éventail de passions assumées et cultivées qui 
vont  du  vice  le  plus  pervers  (on  pense  à  toutes  les  perversions  d'ordre  sexuel  —  à  la 
toxicomanie, à l'inclination au crime...) à la petite manie (comme aimer se « distraire » en 
regardant des films ou en écoutant de la musique), c’est l’âme instigatrice du mal (ou âme 
charnelle, ou âme égoïste) : An-Nafsu Al-Ammara bi As-Su'i — et c’est vraiment le degré de 
l’ego exalté, exacerbé, qui n’obéit qu’à sa loi (le degré notamment des pervers narcissiques, 
des psychopathes et autres sociopathes — mais aussi des égoïstes de base) ; une âme non 
moins chargée de passions, mais non plus assumées et donnant lieu cette fois au remords, au 
regret, à la culpabilité, c’est l’âme qui se blâme : An-Nafsu Al-Awwama — et c’est le degré de 
l’âme qui, bien qu’encore trop faible pour résister à ses passions, est au moins consciente du 
mal qu’elles peuvent engendrer sur les autres (et donc des autres dont elle commence à se 
soucier), et qui de ce fait va se modérer dans les passions pour rejeter celles qu’elle estime 
être  les  plus  nuisibles  aux  autres ;  et  plus  l’âme  va  prendre  conscience  des  autres,  puis 
d’ALLAH Dont جل جلاله   La  Satisfaction  passe  par  la  considération  des  autres  (dont  l’illusion 
d’existence ne sert qu’à ça), moins elle sera centrée sur elle-même et cultivera de passions, 
s’allégeant peu à peu de celles qui la plombaient déjà, et franchissant tous les degrés où elles 
sont de moins en présentes (s’élevant ainsi jusqu’au degré ultime de l’âme parfaite —  An-
Nafsu Al-Kamîla — où l’ego laisse place à ALLAH  et où les passions sont totalement ,جل جلاله 
éradiquées).

Rahman   et   Rahim   — « filtrant » et « accueillant » : deux termes en opposition  

ne étude contextuelle de l'utilisation de ces deux termes (tous deux issus de Rahm : la 
matrice), dans le Qur'an, démontre que :U

• Rahman a un sens contextuel de « filtrant » — un peu comme un portier de boîte qui 
empêche de laisser rentrer dans l'établissement qu'il garde les fauteurs de trouble : en 
l'occurrence,  ALLAH ,جل جلاله   en qualité  de  Rahman,  est  Celui  Qui  filtre  le  passage à 
l'entrée de cette matrice originelle qu'est le paradis, par Son Attribut de Juge Ultime ; 
comme tel, Il est donc susceptible de refouler avec intransigeance ceux qui, par leurs 
mauvais  comportements,  n’ont  pas mérité  d’y retourner,  n’en sont  pas dignes :  le 
Rahman est donc La Face à craindre d'ALLAH جل جلاله — et c'est là le premier aspect de 
Sa Miséricorde, car c'est en Le craignant qu'on est censé se modérer et se réformer 
(faute de quoi on serait en roue libre et on partirait en vrille) ;

• Rahim a  un  sens  contextuel  d'  «  accueillant  »,  d'enclin  au  pardon,  à  l'amour 
inconditionnel, à la bienveillance... : ALLAH جل جلاله, en Sa Qualité de  Rahim, est Celui 
Qui ouvre grand les portes de la matrice originelle ; le Rahim est donc La Face de Pur 
Amour d'ALLAH جل جلاله — et c'est là le second aspect de Sa Miséricorde, car c'est par 



Son Amour (reçu et rendu) qu'on aspire à Le retrouver, plutôt qu'à s'égarer et sombrer 
dans l'abîme du monde matériel — qui n'est jamais que l'antichambre de l'enfer.

On note que, dans la  BasmALLAH,  Rahman précède  Rahim — ce qui fait  écho au verset 
(3:129) : 

« Il [ALLAH جل جلاله] pardonne à qui Il veut, et Il châtie qui Il veut, et ALLAH جل جلاله est Pardonneur, 
Rahim. »

Le  Rahim est  donc  conclusif,  c'est  Cette  Face  d'ALLAH Qui جل جلاله   l'emporte  sur  La  Face 
Rahman de sévérité, de jugement — comme la mère qui, si elle est amenée à interdire, à  
gronder, à sévir, à disputer, à priver, le fait par amour, et finit toujours par consoler et ouvrir 
ses  bras  ;  on  peut  dire  aussi  que  La  Face  Rahman est  Celle  du  père  sévère,  éducateur, 
punisseur, refoulant, quand La Face Rahim est celle de la mère consolatrice.

Le 22 Shaʿban 1447 / 10 février 2026

Ce texte vous plaît ? Soutenez mon travail, et rendez-vous sur mon site pour en découvrir tout le contenu – romans, récits, 
poésie, posts de blog… –, soit en cliquant ici, soit en flashant le code QR à l’en-tête ou au pied de page.

Tous droits réservés © Stéphane Abdallah ILTIS / Abu Al-Huda : toute reproduction interdite, même partielle, sans autorisation écrite de l'auteur.

 

https://stephabdallahiltis.fr/?page_id=236
https://stephabdallahiltis.fr/

